
 

 

 

 

 

 

ARTIGO 6 
 

RACISMO E EDUCAÇÃO NO 
BRASIL: CONHECER O 
PASSADO PARA 
COMPREENDER O 
PRESENTE 

 
LUCIANA APARECIDA BRAVIM MACARINI  
VALDIRENE APARECIDA COTTA  
PAULO CESAR FACHIN  
 
 

 
 
 

  



126 
 

RACISMO E EDUCAÇÃO NO BRASIL: 
CONHECER O PASSADO PARA 
COMPREENDER O PRESENTE 
 
Luciana Aparecida Bravim Macarini1 
Valdirene Aparecida Cotta2 
Paulo Cesar Fachin3 
 
RESUMO: 
O presente artigo constitui-se como uma adaptação de uma das seções da 
dissertação “Leitura e Literatura: uma proposta de combate ao racismo para alunos 
de sextos anos do ensino fundamental” (Macarini, 2018) e propõe-se a examinar a 
constituição histórica do racismo e suas implicações na sociedade e na educação 
brasileiras, demonstrando como a ideia moderna de “raça” foi construída para 
legitimar hierarquias sociais desde o período das grandes navegações. Amparado 
pelos construtos teóricos de Hasenbalg (1979), Schucman (2012), Jaccoud (2008), 
Munanga (2001), dentre outros, o texto procura demonstrar como o racismo 
estruturou-se durante a escravidão e se intensificou no pós-abolição, quando 
políticas estatais privilegiaram a imigração europeia e marginalizaram os negros 
libertos, reforçando desigualdades socioeconômicas que se perpetuam até a 
contemporaneidade. O artigo discute também o papel da escola como instituição 
reprodutora de estereótipos eurocêntricos, práticas discriminatórias e materiais 
didáticos que reforçam inferiorizações simbólicas de negros e indígenas, 
influenciando o desempenho escolar e a construção de identidades. Nas discussões, 
destaca-se a promulgação da Lei 10.639/03 como marco fundamental na tentativa 
de democratizar o ensino, ao tornar obrigatória a inserção da História e Cultura Afro-
brasileira e Africana no currículo da educação básica, representando um avanço no 
enfrentamento do racismo institucional e exigindo a revisão de práticas pedagógicas 
e a valorização da diversidade étnico-racial como condição para a construção de 
uma educação comprometida com a igualdade e com a justiça social. 
 
PALAVRAS-CHAVE: 
Racismo estrutural. Educação brasileira. Lei nº 10.639/03.  

 
1 Pós-doutoranda e doutora em Letras do Programa de Pós-graduação em Letras da Universidade 
Estadual do Oeste do Paraná – Unioeste.  Professora de Língua Portuguesa da Rede Estadual de 
Ensino do Paraná. E-mail: lubravim@hotmail.com. 
2 Pós-doutoranda e doutora em Letras do Programa de Pós-graduação em Letras da Universidade 
Estadual do Oeste do Paraná – Unioeste.  Professora da Rede Municipal de Ensino de Cascavel/PR. 
E-mail: valdirenecotta@hotmail.com. 
3 Pós-doutorado pelo Programa de Pós-graduação em Estudos da Linguagem da Universidade 
Estadual de Ponta Grossa –UEPG e Doutor pelo Programa de Pós-graduação em Letras da 
Universidade Estadual do Oeste do Paraná – Unioeste.  Professor de língua espanhola do IFSC –
Instituto Federal de Santa Catarina. E-mail: paulo.fachin@hotmail.com. 



127 
 

INTRODUÇÃO 

 

Aprendemos a ser racistas, logo podemos 
aprender a não ser. Racismo não é genético. 

Tem tudo a ver com poder (Jane Elliot) 
 

O presente artigo constitui-se como uma reestruturação de uma das seções da 

dissertação “Leitura e Literatura: uma proposta de combate ao racismo para alunos 

de sextos anos do ensino fundamental” (Macarini, 2018), na qual discute-se, 

primordialmente, acerca da função social da escola no combate ao racismo desde as 

séries iniciais. No trecho, ora adaptado, são apresentados os condicionantes 

históricos que possibilitaram a formação do preconceito racial no Brasil, suas 

influências na distribuição de oportunidades e as políticas públicas criadas para 

combatê-lo, enfatizando a aplicação da Lei 10.639/10 e    as lutas do Movimento Negro 

nesse processo.  

As grandes viagens do século XV provocaram a descoberta de novos territórios 

e propiciaram o encontro entre europeus, africanos, asiáticos e americanos. O contato 

entre os diferentes fenótipos impulsionou a necessidade de se classificar e definir o 

que e quem era a humanidade e, desse contexto, emergiu o conceito de raça. No 

decorrer dos séculos seguintes, as discussões sobre quem eram os homens 

diferentes da civilização europeia se bifurcaram em direção a dois conceitos diferentes 

de evolução: a cultural e a biológica. Na perspectiva cultural, as sociedades humanas 

se dirigiam para um mesmo caminho, embora em estágios diferentes. Na perspectiva 

biológica, as diferenças raciais seriam determinantes naturais para o atraso 

sociocultural e degeneração de um povo (Schucman, 2012, p. 32). A partir de então, 

o termo raça adquiriu o sentido a ele hoje conferido, como significado social atribuído 

“a certas características biológicas (normalmente fenotípicas) na base das quais 

aqueles que dela são portadores são designados como uma coletividade distinta” 

(Miles, 1989, p. 74) e tornou-se justificativa para a hierarquização, classificação e 

dominação de grupos humanos. 

A partir da consolidação do corolário racista, muitos discursos 

imperialistas/colonialistas se fundamentaram, atribuindo superioridade ao branco 

europeu em relação aos não brancos e apregoando a necessidade de se evitar a 



128 
 

degeneração da humanidade proveniente da miscigenação. Sobre o receio dos efeitos 

da fusão entre raças, Schucman (2012) afirma que 

 

[...] as instituições médicas e jurídicas, entre outras, dos Estados- nações 
fizeram funcionar no corpo social o discurso da luta de raças como princípio 
de segregação, eliminação e normalização da sociedade. Tratou-se, dessa 
forma, de defender a sociedade contra todos os perigos biológicos das raças 
inferiores ou da mistura destas com a raça branca. Segundo as teorias de 
degeneração, a raça branca se tornaria fraca ou, ainda, infértil com a 
miscigenação, como atesta o termo utilizado para se referir ao filho de um 
branco e um negro: mulato, diminutivo para o termo espanhol mulo, ou seja, 
a cria estéril de um cruzamento de égua com jumento (Schucman, 2012, p. 
35). 

 

Embora pesquisas científicas do século XX tenham comprovado a inexistência 

de marcadores genéticos que diferenciassem racialmente brancos, vermelhos, negros 

e amarelos, o conceito de raça ainda se perpetua e faz estragos na 

contemporaneidade, estando, hoje, mais atrelado à perspectiva social. Conforme 

Guimarães, os juízos raciais modernos se apoiam em “construtos sociais, formas de 

identidade baseadas numa ideia biológica errônea, mas eficaz socialmente, para 

construir, manter e reproduzir diferenças e privilégios” (Guimarães, 1999, p. 153). 

Dessa forma, as diferenças fenotípicas são tidas como responsáveis pela situação de 

grupos em nivelações de valores desiguais em diversos países do mundo. 

 

1 RACISMO NO BRASIL 

 

 Também no Brasil, fatores como cor e raça foram preponderantes para a 

formação de conflitos e desigualdades sociais. A escravização de negros africanos 

perdurou por três séculos e meio no país, e sua revogação ocorreu, muito mais devido 

à pressão da economia capitalista inglesa que pela conscientização da população 

escravocrata (Fausto, 1995, p. 186). Após a abolição, a negligência de ações políticas 

para a inserção social dos escravos libertos e a preferência dos latifundiários pela 

mão-de-obra dos imigrantes europeus enxotou os negros livres para os piores lugares 

e os obrigou a aceitar postos de trabalhos mal remunerados do setor de subsistência, 

o que promoveu a continuidade da exploração da elite branca sobre a população 

negra, marginalizada e economicamente fragilizada. Se até então o racismo estava 

subsumido na escravidão, no pós-abolição, tornou-se um dos determinantes do 

destino social, econômico, político e cultural dos afro-brasileiros (Hasenbalg, 1979; 



129 
 

Santos, 1997). Para Mário Theodoro – em estudos elaborados sobre as relações de 

trabalho brasileiras – o período posterior à libertação dos escravos foi fundamental 

para a instituição e fortalecimento do racismo no Brasil: 

 

Efetivamente, o racismo, que nasce no Brasil associado à escravidão, 
consolida-se após a abolição, com base nas teses de inferioridade biológica 
dos negros, e difunde-se no país como matriz para a interpretação do 
desenvolvimento nacional. As interpretações racistas, largamente adotadas 
pela sociedade nacional, vigoraram até os anos 30 do século XX e estiveram 
presentes na base da formulação de políticas públicas que contribuíram 
efetivamente para o aprofundamento das desigualdades no país (Theodoro, 
2008, p. 22). 

 

 Desta forma, sob inspiração do ideário racista, mais que um processo de 

substituição de força de trabalho de negros para brancos, houve no Brasil, naquele 

momento, uma tentativa de diluição de um grupo racial no contexto nacional, na qual 

o Estado teve participação direta e decisiva. Entre os instrumentos legais que 

reforçaram o intuito de apagamento esteve a Lei federal 601/1850 (a chamada Lei de 

Terras, que impedia ao negro a aquisição de propriedades); a Lei estadual 28/1890, 

aprovada pelo legislativo paulista (que garantia recursos para que o governo estadual 

financiasse a imigração) e o Decreto republicano número 528, de 28 de junho de 1890, 

(que instituiu a livre entrada de migrantes nos portos brasileiros e garantiu incentivos 

a todos os fazendeiros que quisessem instalar imigrantes europeus em suas terras). 

Assim, os aportes públicos além de impedirem que os negros recém-libertos 

adquirissem propriedades, também impulsionaram a vinda de imigrantes europeus e, 

conseguintemente, “[...] fechou-se um espaço socioeconômico que de outra maneira 

teria estado disponível para os não-brancos e o resto da força de trabalho nacional 

concentrada fora e dentro do Sudeste” (Hasenbalg, 1979, p. 161). 

 Sendo assim, embora o período posterior à abolição tenha sido caracterizado 

pela aceleração do desenvolvimento econômico, o racismo foi a explicação mais 

importante para que os trabalhadores negros não participassem desse processo. A 

difusão da crença da menor competência do negro em relação ao branco favorecia o 

acolhimento ao operário europeu, apontado como “disciplinado, responsável, 

enérgico, inteligente, enfim, racional” (Azevedo, 1987, p. 154), ao mesmo tempo em 

que a não inclusão dos recém-libertos no mercado de trabalho reforçava a 

interpretação de sua incapacidade e de sua inferioridade racial (Costa, 1999, p. 341). 

Nesse contexto, consolidou-se um projeto de disparidade social no país cujas 



130 
 

oportunidades desiguais foram as principais causas para a não ascensão econômica 

do negro no período posterior à abolição. 

 Mais expressivamente a partir da década de 30, o discurso racista começou a 

ceder lugar para o mito da democracia racial e, por meio dele, era promovida a ideia 

de um país racialmente pacífico e harmônico, aparentemente livre dos conflitos e dos 

atritos entre as etnias observados em outros países. Ao mascarar a desigualdade, as 

elites dominantes buscavam acreditar e fazer acreditar que a população brasileira de 

brancos e negros eram iguais. Essa arma ideológica focava o primeiro dos seus 

objetivos materiais na tentativa de eliminação da população negra por meio da 

miscigenação. Outro objetivo era – por meio do apagamento da memória coletiva de 

sequestro, dominação, violência, morte e humilhação vivenciados no período 

escravista – diminuir o custo da dominação, de maneira que os oprimidos aceitassem 

a opressão e ensinassem seus filhos a serem também submissos. Esse ideal de 

nação continuou a ser propagado pelas décadas seguintes e, até os dias de hoje, 

suas marcas exercem influência sobre a formação do povo brasileiro. Para Hasenbalg 

(1979), 

 

Num certo sentido a sociedade brasileira criou o melhor dos dois mundos. Ao 
mesmo tempo em que mantém a estrutura de privilégio branco e a 
subordinação não branca, evita a constituição de raça como princípio de 
identidade coletiva e ação política. A eficácia da ideologia racial dominante 
manifesta-se na ausência de conflito racial aberto e na desmobilização 
política dos negros, fazendo com que os componentes racistas do sistema 
permaneçam incontestados, sem necessidade de recorrer a um alto grau de 
coerção (Hasenbalg, 1979, p. 246). 

 

 Com a implantação do regime militar, nos anos 60, mudanças políticas e sociais 

profundas começaram a acontecer no Brasil. Sob o pretexto de combater a corrupção, 

o caos e o comunismo, estabeleceu-se um novo modelo econômico pautado na 

abertura do mercado para grandes multinacionais e na repressão aos movimentos 

contrários ao novo governo e àqueles que lutavam contra a entrega das riquezas 

nacionais ao estrangeiro.  

 Enquanto na zona urbana a entrada das companhias estrangeiras praticamente 

excluiu do mercado as pequenas empresas nacionais; na zona rural, os grandes 

latifúndios tomaram o espaço dos pequenos produtores que eram os grandes 

responsáveis pela inserção do negro no mercado de trabalho (Gonzáles, 1982, p. 12). 

Diante da situação de miséria, uma das saídas encontradas pelos trabalhadores foi a 



131 
 

migração para a região Sudeste, que naquele momento era beneficiada pela 

implantação de uma política que diferenciava os salários regionalmente. Por 

consequência do êxodo, iniciaram-se o inchaço das grandes metrópoles, a formação 

cada vez maior de favelas e o aumento da categoria de operários obrigada a 

desenvolver todos os tipos de trabalho para sobreviver a qualquer preço, até os mais 

aviltantes – a chamada mão-de-obra reserva.  

 Enquanto os profissionais com alguma formação alcançavam postos na 

indústria metalúrgica ou automobilística, o grande escoadouro para a força de trabalho 

não qualificada – e principalmente negra – foi o setor de prestação de serviços, por 

não exigir dela a qualificação da qual não dispunha. Assim, tornou-se comum para o 

empregado negro o desempenho de funções como limpeza urbana, serviços 

domésticos, segurança, transporte etc. O serviço braçal e mal remunerado, no 

entanto, não lhe garantiu condições de existência material satisfatórias, mas, sim, o 

projetou para ocupar os espaços que Aristóteles intitulou de lugar natural, responsável 

pela separação de dominadores e dominados: 

 

O lugar natural do grupo branco dominante são moradias amplas, espaçosas, 
situadas nos mais belos recantos da cidade ou do campo e devidamente 
protegidas por diferentes tipos de policiamento: desde os antigos feitores, 
capitães do mato, capangas etc., até a polícia formalmente constituída. Já o 
lugar natural do negro é o oposto, evidentemente: da senzala às favelas, 
cortiços, porões, invasões, alagados e conjuntos “habitacionais” (cujo modelo 
são os guetos dos países desenvolvidos) (Gonzales, 1982, p. 14). 

 

 Assim, as famílias negras cresciam e se aglomeravam em morros e baixadas, 

desprovidos de condições de higiene e saúde adequadas e sendo alvo de violenta 

repressão policial e de esquadrões da morte. Também o Movimento Negro do país 

sofreu as consequências do golpe: muitos militantes foram torturados e mortos, suas 

lideranças foram desarticuladas e muitos dos seus intelectuais foram enviados para o 

exílio. 

 A mudança de cenário se iniciaria na década seguinte com a abertura política, 

quando pesquisadores dedicados aos temas das desigualdades raciais começaram a 

publicar estudos e reflexões que contribuiriam expressivamente para a elaboração de 

dados relativos ao impacto do racismo na sociedade brasileira. 

 

1.1 DADOS ESTATÍSTICOS DOS EFEITOS DO RACISMO BRASILEIRO 

 



132 
 

 No início dos anos 70, alguns acontecimentos internacionais influenciaram a 

formação de jovens negros: as lutas pelos direitos civis nos Estados Unidos e a guerra 

de libertação dos povos negro-africanos de língua portuguesa fortaleceram as lutas 

do Movimento Negro e impulsionaram intelectuais para a consecução de pesquisas 

sobre as desigualdades sociais no país. Sob diferentes bases de dados e 

metodologias, os estudos inaugurados por Hasenbalg (1979) e de seus sucessores 

impuseram a reafirmação de um diagnóstico em que o negro estava associado à 

situação de miséria que predominava nas camadas de menor renda da população e, 

por consequência, com mais dificuldades no acesso à educação, à saúde, ao 

emprego, à moradia, e às diferentes formas de bem-estar social.  

 A partir dessas novas perspectivas sobre o racismo, o enfrentamento das 

condições de pobreza, a oferta de melhores condições de educação, de trabalho e de 

cidadania foram sendo definidas como pautas importantes das demandas do 

Movimento Negro. Dava-se, também, ênfase à necessidade de reconhecimento (e 

condenação) da discriminação racial como um fenômeno recorrente no país, além da 

reavaliação do papel do negro na História do Brasil, da valorização da sua cultura, 

liberdade de organização e de expressão e extinção de todas as formas de 

perseguição, repressão, exploração e violência às quais sempre esteve submetido 

(Gonzales, 1982, p. 66). O fortalecimento do debate influenciou expressivamente a 

elaboração da Constituição de 1988: 

 

A Constituição de 1988 significou efetivamente uma ampla reorganização do 
Estado no campo das políticas sociais. Garantiu a universalização do 
atendimento na saúde, com a criação do Sistema Único de Saúde (SUS); do 
atendimento dos serviços e benefícios da Assistência Social, a quem deles 
necessitar; e a gratuidade e obrigatoriedade do ensino fundamental, inclusive 
para os que a ele não tiveram acesso na idade própria. Ampliou os direitos 
previdenciários criando a Previdência Rural, fixando o piso geral em um 
salário mínimo e equalizando o tratamento de trabalhadores rurais e urbanos 
(Jaccoud, 2008, p. 58). 

 

 À época, célebres reclames surgiram nos discursos daqueles que – contrários 

à inclusão social e que por séculos se beneficiaram das desigualdades 

sacramentadas pelas leis anteriores – se opunham às determinações dispostas na 

Constituição cidadã. Os mais ferrenhos argumentos se encontraram na assertiva 

repetida à farta, que afirmava categoricamente que “com essa constituição, ninguém 

governa esse país” porque ela propunha mecanismos e normas de inclusão social e 



133 
 

de diminuição dos escandalosos níveis de desigualdades sociais, especialmente 

referentes aos negros. Mesmo assim – apesar de toda a luta do Movimento Negro que 

agora, pela primeira vez, depois de 450 anos, detinha uma arma jurídica em suas 

mãos – passou-se mais uma década até que algumas políticas públicas efetivassem 

o disposto no novo texto constitucional.  

 Mais especificamente, a partir do final dos anos 90 é que o Movimento Negro 

começou a ter suas reivindicações consideradas pelo Estado brasileiro. Dois 

acontecimentos importantes pesaram sobre esse processo: a Marcha Zumbi de 

Palmares contra o Racismo, pela Cidadania e a Vida, em Brasília, no ano de 1995, e 

a Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminação Racial e a Xenofobia e 

Formas Correlatas de Intolerância ocorrida em Durban, África do Sul, em 2001. O 

primeiro evento foi uma estratégia do Movimento para deslocar o foco das atenções 

da data da Abolição da Escravatura, 13 de maio, para o dia 20 de novembro, em razão 

do Dia Nacional da Consciência Negra. Também, naquela oportunidade, efetivou-se 

a entrega do Programa do Movimento Negro de Superação do Racismo e da 

Desigualdade Racial ao então presidente Fernando Henrique Cardoso. No 

documento, cujo intuito era apresentar um diagnóstico da desigualdade racial e da 

prática do racismo, estavam registradas reivindicações referentes a temas como 

educação, saúde, religião, terra, violência, informação, comunicação e cultura. 

 No segundo evento, a participação do Brasil foi considerada um momento de 

fixação da temática racial na agenda governamental, por reconhecer e apontar a 

necessidade de implantação de políticas afirmativas em áreas como saúde, educação 

e trabalho: 

 

Art.108: Reconhecemos a necessidade de se adotarem medidas especiais 
ou medidas positivas em favor das vítimas de racismo, discriminação racial, 
xenofobia e intolerância correlata com o intuito de promover sua plena 
integração na sociedade. As medidas para uma ação efetiva, inclusive as 
medidas sociais, devem visar corrigir as condições que impedem o gozo dos 
direitos e a introdução de medidas especiais para incentivar a participação 
igualitária de todos os grupos raciais, culturais, linguísticos e religiosos em 
todos os setores da sociedade, colocando todos em igualdade de condições 
(Declaração de Durban). 

 

 Nesse sentido, entre 1990 e o ano 2000, as demandas nacionais e 

internacionais do Movimento Negro começaram, cada vez mais, a pressionar os 

governos da social democracia. Embora o intuito estivesse mais voltado a implantar 



134 
 

políticas valorativas e menos à elaboração de políticas afirmativas, foi iniciado, 

durante esse período, um incentivo governamental para que inúmeros estudos 

produzissem diagnósticos para evidenciar a situação social dos negros no país. 

 Alguns dados provenientes dessas pesquisas contribuiriam para a 

compreensão de um cenário histórico de injustiças, tais como a distribuição desigual 

de renda: 

 

Entre os negros, observam-se menores índices de mobilidade ascendente, e 
essas dificuldades são maiores nos oriundos de estratos mais elevados de 
renda. Esse último grupo também é exposto a maiores possibilidades de 
mobilidade descendente. Esses estudos apontam que os rendimentos 
derivados do trabalho são invariavelmente menores entre os negros, em 
todos os estratos ocupacionais estudados. [...] A industrialização não eliminou 
a raça como fator organizador de relações sociais e oportunidades 
econômicas, nem reverteu a subordinação social das minorias raciais 
(Jaccoud, 2008, p. 54). 

 

 A constatação de que o quesito racial impera, inclusive, no sistema judicial 

brasileiro emergiu, também, nesse período, com a investigação feita por Sérgio 

Adorno (1995). Ao comparar os julgamentos de réus brancos e não brancos no 

município de São Paulo durante o ano de 1990, o pesquisador concluiu que os não 

brancos receberam em torno de 10% a mais de sentenças condenatórias que os 

brancos que respondiam pelas mesmas infrações. Para o autor: 

 

Embora brancos e negros cometam crimes em proporções semelhantes, os 
réus negros tendem a ser mais perseguidos pela vigilância policial, enfrentam 
maiores obstáculos de acesso à justiça criminal e revelam maiores 
dificuldades de usufruir do direito de ampla defesa assegurado pelas normas 
constitucionais. Em decorrência, tendem a receber um tratamento penal mais 
rigoroso, representado pela maior probabilidade de serem punidos 
comparativamente aos réus brancos (Adorno, 1995, p. 63). 

 

 Nestes resultados, a desigualdade racial foi posta como causa primeira das 

desigualdades sociais e econômicas e, a persistência do racismo, como expressivo 

fator de determinação social, na medida em que o negro, embora conseguisse 

apresentar tantos ou mais esforços que o branco, tenderia a encontrar mais e maiores 

dificuldades de ascender economicamente, por estar submetido a rendimentos mais 

baixos e piores postos de trabalho. Embora dividisse os mesmos contextos 

geográficos que o branco, o negro se distanciaria nos índices mínimos de 

desenvolvimento humano. Embora estivesse sujeito a praticar os mesmos delitos que 

o branco, seria mais penalizado pela justiça pelo fato de ser negro. Assim, a 



135 
 

expressividade dos dados coletados nas pesquisas revelou que o mito da democracia, 

harmonia e igualdade racial acabou por esconder graves problemas de exclusão, 

violência e desvalorização enfrentados pela população negra brasileira e precisava 

ser enfrentado e combatido na e pela sociedade, tanto por meio da conscientização 

como pela legislação. 

 E, nesse contexto, aprofundou-se a percepção de que a mesma instituição 

que era apontada como uma das responsáveis pela manutenção da desigualdade 

racial no país (NASCIMENTO, 1968, p. 95) poderia ser também um espaço 

privilegiado para a problematização, desconstrução do racismo e das práticas 

preconceituosas e discriminatórias incrustradas no ideário brasileiro: a escola. 

 

1.2 DA LUTA DO MOVIMENTO NEGRO À  IMPLANTANÇÃO DA LEI 10.639/03  

 

 O silenciamento das diferenças e a manutenção da desiqualdade social foram 

a base em que se firmou a história da escola brasileira, desde os primórdios. Ao 

privilegiar os sistemas de representação eurocêntricos, o recém-nascido sistema de 

ensino nacional implementou um monólogo cultural que pregava a desvalorização 

sistemática dos diferentes (índios e escravos), implicando a necessidade de superar 

a diversidade por meio da uniformização. Esse intento de supressão cultural impunha- 

se para o escravo negro logo na chegada aos portos brasileiros, quando era-lhe 

apagado o nome tribal do lugar de origem em lugar de um novo nome de branco e 

cristão. Para Brandão, a troca demonstrava a não aceitação daquilo que estava fora 

dos parâmetros culturais do colonizador, ao mesmo tempo que incluía o negro em um 

regime de submissão “[...] aos poderes ocultos da ordem social consagrada” (1986, p. 

9). O mesmo se dava em relação aos povos indígenas: 

 

Ao índio, se “reduzia’, se “aldeava”, se “civilizava”. Não para serem iguais aos 
brancos, mas para serem desiguais sem tantas diferenças e, assim, servirem 
melhor, mortos ou subjugados, aos interesses dos negócios dos brancos e, 
aos filhos dos índios, abriam escolas e cobriam seus corpos com roupas de 
algodão (Brandão, 1986, p. 9). 

 

 Assim, a escola assumia a função de transformar o modo de ser do indígena, 

submetendo-o aos costumes e a moralidade europeus e cristãos. Essa função 

permaneceu mesmo depois da expulsão dos jesuítas, sendo, inclusive, 

regulamentada por meio do Diretório de 1758, no qual o Marquês de Pombal 



136 
 

prescrevia as diretrizes para as escolas públicas que deveriam ser organizadas para 

atender aos indígenas dispersos: 

 

[...] será um dos principais cuidados dos diretores estabelecer nas suas 
respectivas povoaçõess o uso da Língua Portuguesa, não consentindo por 
modo algum que os Meninos e as Meninas que pertencerem às Escolas e 
todos aqueles Índios que forem capazes da instrução desta matéria, usem da 
língua própria de suas Nações, ou da chamada geral; mas unicamente da 
Portuguesa, na forma que sua Majestade tem recomendado em repetidas 
ordens (Diretório apud Beozzo, 1983, p. 132). 

 

 Nesse contexto, à medida que eram levados a esquecer o Tupi ou o Guarani, 

abandonariam com mais facilidade a memória cultural (Langer, 1997, p. 81). Entre 

outras instruções, o Diretório orientava a respeito da habitação, do aportuguesamento 

dos nomes, da promoção de meios virtuosos de se viver, além de incentivar os não 

brancos a utilizarem “[...] vestidos decorosos e decentes” (Beozzo, 1983, p. 136). No 

documento de aculturação forçada, previam-se penalidades e castigos para aqueles 

que transgridissem as recomendações e benesses àqueles que denunciassem as 

transgressões. Desta forma, atingiam o âmago da cultura indígena ao eliminarem não 

só a sua língua, como sua identidade étnica. 

 Além do apagamento da memória coletiva dos povos não brancos, também 

ficou a cargo da educação o atributo de propagar discursos que relegassem aos 

negros e índios papéis inferiores no processo de desenvolvimento do país, 

principalmente por meio dos materiais didáticos. Estudos demonstraram que 

 

[...] pelo menos desde a década de 1970, foram sendo realizadas pesquisas 
sobre livros didáticos de diferentes disciplinas e níveis escolares e de 
literatura infanto-juvenil que evidenciam o forte preconceito racial aí 
veiculado, que se manifesta desde a menor representação de personagens 
negros a servirem de modelo, passando por sua desqualificação até a 
omissão quanto à contribuição do negro na formação cultural do Brasil 
(Rosemberg, 1998, p. 84). 

 

 A presença corriqueira da representação do negro associada à miséria, 

subserviência e submissão às mais diversas formas de violência, contribuíram ao 

longo dos anos para a formação de um ideário no qual o negro era preguiçoso e 

aceitava a escravização passivamente, relegando a um segundo plano os movimentos 

de resistência que sempre estiveram presentes durante o período escravocrata, ou 

descrevendo-os de forma distorcida, como fora feito a respeito dos quilombos, por 



137 
 

exemplo, cujo enfoque recebido pelos livros de história se restringia a abrigos de 

fugitivos, apenas: 

 

Nesse sentido, o quilombo não significa refúgio de escravos fugidos. Tratava-
se de uma reunião fraterna e livre, com laços de solidariedade e convivência 
resultante do esforço dos negros escravizados de resgatar sua liberdade e 
dignidade por meio da fuga do cativeiro e da organização de uma sociedade 
livre. Os quilombolas eram homens e mulheres que se recusavam viver sob 
o regime da escravidão e desenvolviam ações de rebeldia e de luta contra o 
sistema (Munanga; Gomes, 2006, p. 72). 

 

 Sempre de braços dados com a educação, a literatura também foi responsável 

pela caracterização do sujeito negro de maneira estereotipada e em patamar de 

inferioridade quando comparada a personagens brancos. Para Gouvêa (2005): 

 

Existe quase um paralelismo nos textos em que as mesmas partes do corpo 
sofriam denominações diferenciadas de acordo com o “pertencimento” racial 
dos personagens. Assim é que, enquanto o branco tinha “cabeça”, o negro 
“carapinha, ou carapinha dura”, o branco tinha “cabelo” e o negro “pixaim”, o 
branco possuía “lábios” e o negro “beiço”, “é beiçudo, tem gengivada 
vermelha”. O branco tinha “nariz” e o negro “ventas”. O branco tinha “pele” e o 
negro era “lustroso”. Da mesma forma, a branca “se sentava” a negra “se 
escarrapachava” (Gouvêa, 2005, p. 88, grifos do autor). 

 

 A constituição desse modelo de educação enaltecedor da cultura branca em 

detrimento das demais não passou despercebida pelos que militavam por uma 

sociedade de integração cultural pautada na inclusão dos negros. Assim, em 1950, o 

Movimento Negro brasileiro já incluia assuntos ligados à educação na sua agenda de 

reivindicações junto ao Estado brasileiro e durante o I Congresso do Negro Brasileiro, 

promovido em agosto daquele ano, no Rio de Janeiro, já recomendava “[...] o estímulo 

ao estudo das reminiscências africanas no país bem como dos meios de remoção das 

dificuldades dos brasileiros de cor e a formação de Institutos de Pesquisas, públicos 

e particulares, com esse objetivo” (Nascimento, 1968, p. 293). 

 Entretanto, o desgaste sofrido pelos que lutavam pelas questões raciais 

durante o regime militar fez com que as pautas fossem retomadas com maior 

empenho somente a partir do final dos anos 70, como já citado anteriormente. Dentre 

as principais, destacavam-se: a reformulação dos currículos escolares visando à 

valorização do papel do negro na História do Brasil e a introdução de matérias como 

História da África e línguas africanas; melhores condições de acesso ao ensino à 

comunidade negra; a participação dos negros na elaboração dos currículos em todos 



138 
 

os níveis e órgãos escolares; o combate da discriminação racial e a veiculação de 

ideias racistas nas escolas (Hasenbalg, 1987). No período que antecedeu a 

elaboração da Constituição de 1988, em documento endereçado aos políticos 

participantes da criação do texto legal, exigia-se, entre outros quesitos, o respeito a 

todos os aspectos da cultura brasileira; inclusão do ensino da História do Negro no 

Brasil nos currículos escolares e a proibição da publicação de textos que 

promovessem preconceitos de religião, de raça, de cor ou de classe (Convenção, 

1986). 

 Também durante a já citada Marcha de 1995, as propostas antirracistas 

relacionadas à educação evoluíram, abrangendo questões como monitoramento dos 

materiais didáticos controlados pela União e o desenvolvimento de programas 

permanentes de treinamento de professores e educadores para habilitá-los a trabalhar 

conteúdos didáticos como a diversidade racial, sem os costumeiros preconceitos e, a 

identificar as práticas discriminatórias presentes na escola e o impacto destas na 

evasão e repetência das crianças negras (Executiva, 1996). A legitimidade da causa 

fez com que, embora lentamente, se reconhecesse a necessidade de reformular os 

documentos que regulavam o ensino. 

 Nesse contexto, pode-se dizer que o combate ao racismo foi assumido como 

possível conteúdo escolar a partir de 1997, com a implantação dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs). O documento elaborado para nortear a educação 

nacional naquele período fora constituído de maneira que as escolas das redes 

estaduais e municipais pudessem organizar seus currículos, adequando-os às 

peculiaridades regionais e culturais do país, por meio dos chamados temas 

transversais. A partir desse recurso pedagógico, os professores estavam legalmente 

livres para explorar em sala de aula assuntos que abordassem as questões raciais, 

étnicas e culturais brasileiras por meio das disciplinas regulares do ensino. Embora se 

constituíssem um avanço para as causas raciais, os PCNs não alcançaram resultados 

relevantes nesse sentido, posto que inexistia até o momento uma política efetiva 

voltada à formação de professores para a educação antirracista. Assim, como uma 

condição de possibilidade (que poderia vir a ser desenvolvida ou não), na maioria das 

vezes, o racismo continuou silenciado enquanto conteúdo escolar devido ao 

preconceito naturalizado nos educadores. Para Munanga (2001) 

 



139 
 

O preconceito incutido na cabeça do professor e sua incapacidade em lidar 
profissionalmente com a diversidade, somando-se ao conteúdo 
preconceituoso dos livros e materiais didáticos e às relações preconceituosas 
entre os alunos de diferentes ascendências étnico- raciais, sociais e outras, 
desestimulam o aluno negro e prejudicam seu aprendizado (Munanga, 2001, 
p. 8). 

 

 As consequências desse silêncio contribuíram, durante toda a história da 

educação brasileira, para que as diferenças fenotípicas entre brancos e negros 

fossem consideradas como desigualdades naturais, reproduziram e construíram o 

discurso de que os negros são seres inferiores, além de prejudicar o crescimento 

intelectual de todos os alunos, independentemente das origens étnicas. Em pesquisas 

sobre as consequências do racismo, preconceito e discriminação racial na educação.  

 Eliane Cavalleiro (2005) confirmou que as práticas 

 

[...] acarretam aos indivíduos negros: auto rejeição, desenvolvimento de baixa 
autoestima com ausência de reconhecimento de capacidade pessoal; 
rejeição ao seu outro igual racialmente; timidez, pouca ou nenhuma 
participação em sala de aula; ausência de reconhecimento positivo de seu 
pertencimento racial; dificuldades no processo de aprendizagem; recusa em 
ir à escola e, consequentemente, evasão escolar. Para o aluno branco, ao 
contrário acarretam: a cristalização de um sentimento irreal de superioridade, 
proporcionando a criação de um círculo vicioso que reforça a discriminação 
racial no cotidiano escolar, bem como em outros espaços da esfera pública 
(Cavalleiro, 2005, p. 12). 

 

 Passados mais de 50 anos do início do debate inaugurado pelo Movimento 

Negro, enfim, em 2003, o então presidente da República, Luís Inácio Lula da Silva, 

reconheceu as injustiças e discriminações raciais contra os negros no Brasil e deu 

prosseguimento à construção de uma proposta de um ensino democrático que 

incorporasse na pauta escolar a história e a dignidade de todos os povos que 

participaram da construção do Brasil, alterando a Lei 9.394/96 (responsável pelo 

estabelecimento das diretrizes e bases da educação nacional), e sancionando a Lei 

10.639/03. A partir de então, a Lei nº 9.394/96 passou a vigorar acrescida dos 

seguintes artigos: 

 

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e 
particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-
brasileira. 
§ 1º - O Conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá 
o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a 
cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, 
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e 
política pertinentes à História do Brasil. 



140 
 

§ 2º - Os Conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de 
Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras. Art. 79-B. O 
calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como “Dia Nacional da 
Consciência Negra” (Brasil, 1996). 

 

 A promulgação da lei se constituiu em um incontestável avanço para a 

democratização do ensino. Embora o texto não aponte especificidades para a 

qualificação dos professores para trabalhar com o tema, não existe mais a 

possibilidade da isenção, da omissão e do silenciamento que ofereciam os PCNs. Não 

se trata de um convite, mas de uma obrigatoriedade. Assim, a partir desse marco 

legal, os profissionais da educação passaram a ficar, legalmente, obrigados a criar 

estratégias pedagógicas que habilitem seus alunos a valorizar a pluralidade cultural 

do Brasil e, principalmente, a se posicionarem contra qualquer forma de discriminação 

– seja ela cultural, social, religiosa, de gênero ou de raça. 

 A esse esforço devem, também, estar atrelados outros compromissos: de 

preterir livros e materiais didáticos que carregam conteúdos viciados, depreciativos e 

preconceituosos em relação aos povos e culturas não provenientes do mundo 

ocidental; de reconhecer e combater os preconceitos que se concretizam no cotidiano 

das relações sociais de alunos entre si e de alunos com professores no espaço 

escolar; e, por conseguinte, de encarar a diversidade não como um fator de 

superioridade e inferioridade entre os grupos humanos, mas sim, como fator de 

complementaridade e de enriquecimento da humanidade em geral. Agindo dessa 

forma, a escola estará apta a ajudar o aluno discriminado para que ele possa assumir 

com orgulho e dignidade os atributos de sua diferença, “[...] sobretudo, quando esta 

foi negativamente introjetada em detrimento de sua própria natureza humana” 

(Munanga, 2005, p. 15).  

 A Lei 10.639/03 afirma que “[...] os conteúdos referentes à História e Cultura 

Afro-Brasileira serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial 

nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras”, mas eles 

poderiam e deveriam ser trabalhados em todas as disciplinas, o que não ocorre na 

maioria dos casos, sendo que, para dar cumprimento à implementação da referida lei, 

geralmente são os professores da disciplina de língua portuguesa que dispõem de 

espaço privilegiado de atuação, justamente em virtude de objeto de ensino ser a 

linguagem. 

 



141 
 

A linguagem é uma das manifestações mais próprias de uma cultura. Longe 
de ser apenas um veículo de comunicação objetiva, ela dá testemunho das 
experiências acumuladas por um povo, de sua memória coletiva, seus 
valores. A linguagem não é só denotação, é também conotação. Nos 
meandros das palavras, das formas usuais de expressão, até mesmo nas 
figuras de linguagem, frequentemente alojam-se, insidiosos, o preconceito e 
a atitude discriminatória. Há palavras que fazem sofrer, porque se 
transformaram em códigos do ódio e da intolerância (Duarte, 2011, p. 23). 

 

 Assim, se a língua é uma das formas utilizadas para que inculcar, reforçar, 

incorporar e difundir preconceitos na escola e nas relações sociais brasileiras, é 

também um instrumento que se pode utilizar para fazer papel inverso e promover o 

resgate da memória coletiva e da história da comunidade negra, tão importantes para 

a formação da riqueza econômica e social e da identidade nacional.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

  Compreender a trajetória histórica do racismo é condição sine qua non para 

analisar os mecanismos que estruturam desigualdades sociais, econômicas e 

educacionais no Brasil. Múltiplos estudos têm demonstrado que o Estado, a ciência e 

a escola foram importantes fomentadores ou aliados da a perpetuação de ideologias 

eurocêntricas.  

  A partir desses referenciais teóricos, evidencia-se que o racismo não é um 

desvio individual, mas um sistema de poder que molda oportunidades e 

subjetividades, no qual a educação atua, simultaneamente, como espaço de 

reprodução e de possibilidade de transformação – desde que comprometida com os 

ideiais de uma sociedade pautada sobre o respeito e a diversidade. 

  No contexto educacional, portanto, a Lei 10.639/03 representa não apenas um 

marco jurídico, mas um pacto ético e político para a construção de práticas 

pedagógicas antirracistas. Esse ensejo exige formação docente crítica e continuada, 

revisão de materiais didáticos e, sobretudo, participação e valorização da comunidade 

negra na elaboração e implementação de políticas públicas que enfrentem o racismo 

em suas múltiplas dimensões, a começar pela escola, desde as séries iniciais. 

 

REFERÊNCIAS 

 
ADORNO, S. Discriminação Racial e Justiça Criminal Em São Paulo. Novos 
Estudos CEBRAP, v. 43, p. 45-63. 1995. 



142 
 

AZEVEDO, C. M. M. de. Onda Negra, Medo Branco: o negro no imaginário das 
elites- século XIX. São Paulo: Annablume, 1987. 
 
BEOZZO, J. O. Leis e Regimentos das Missões: Política Indigenista no Brasil. São 
Paulo, Loyola, 1983. 
 
BRANDÃO, C. R. Identidade e Etnia: Construção da Pessoa e Resistência Cultural. 
São Paulo: Brasiliense, 1986. 
 
BRASIL. Parâmetros Curriculares Nacionais: pluralidade Cultural. BRASÍLIA: 
Secretaria de Educação Fundamental, 2000. 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 dezembro de 1996. Presidência da República: Casa 
Civil. Brasília, 20 dez. 1996. 
 
CAVALLEIRO, E. Do Silêncio do Lar ao Silêncio Escolar: Racismo. In: BRASIL. 
Educação anti-racista: caminhos abertos pela Lei Federal nº 10.639/03. Brasília: 
Ministério da Educação, 2005. 
 
CAVALLEIRO, E. dos S. Do Silêncio do Lar ao Silêncio Escolar: Racismo, 
Preconceito, Discriminação na Educação Infantil. 2. ed. São Paulo: contexto, 2003. 
 
CONVENÇÃO Nacional do Negro Pela Constituinte. Brasília: Mimeo, 1986. 
 
COSTA, E. V. da. Da Monarquia à República: momentos decisivos. São Paulo: 
Editora Unesp, 1999. 
 
DUARTE, E. de A. Por um conceito de literatura afro-brasileira. In: DUARTE, E. A; 
FONSECA, M. N. S. (Orgs.). Literatura e Afrodescendência no Brasil – Antologia 
crítica: história, teoria, polêmica. Belo Horizonte: UFMG, 2011. 
 
EXECUTIVA Nacional da Marcha Zumbi. Por uma Política Nacional de Combate 
ao Racismo e à Desigualdade Racial: Marcha Zumbi contra o racismo, pela 
cidadania e vida. Brasília: Cultura Gráfica e Editora, 1996. 
 
FAUSTO, B. História do Brasil. 2. ed. São Paulo: Edusp, 1995. 
 
GOMES, N. L. Trajetórias Escolares, Corpo Negro e Cabelo Crespo: Reprodução de 
Estereótipos e/ou Ressignificação Cultural?. Revista Brasileira de Educação, n. 
21, p. 40-51, set./dez. 2002. 
 
GONZÁLEZ, L. O Lugar do Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982. 
 
GOUVÊA, M. C. S. de. Imagens do Negro na literatura Infantil brasileira: análise 
historiográfica. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 31, n. 1, p. 79-91, jan./abr. 
2005. 
 
GUIMARÃES, A. S. A. Racismo e Anti-racismo no Brasil. Editora 34, 1999.  
 



143 
 

HASENBALG, C. O Negro nas Vésperas do Centenário. Estudos AfroAsiáticos, v. 
13. p. 79-86. 1987. 
 
HASENBALG, C. Discriminação e desigualdade racial no Brasil. Rio de Janeiro: 
Graal, 1979. 
 
JACCOUD, L. Racismo e república: o debate sobre o branqueamento e a 
discriminação racial no Brasil. In: THEODORO, M. (Org.). As Políticas Públicas e a 
Desigualdade Racial no Brasil: 120 anos após a abolição. Brasília: IPEA, 2008. 
 
LANGER, P. P. A Aldeia Nossa Senhora dos Anjos. Porto alegre: Correio 
Riograndense, 1997. 
 
MILES, R. Racism. Londres: Routledge, 1989. 
 
MUNANGA, K.; GOMES, N. L. O Negro no Brasil de Hoje. São Paulo: Global, 
2006. 
 
MUNANGA, K. (Org.). Superando o Racismo na Escola. Brasília: Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. 
 
MUNANGA, K. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade 
e etnia. In. BRANDÃO, A. A. P. (Org.). Cadernos Penesb, 2001. 
 
MUNANGA, K. Negritude: Usos e Sentidos, 2. ed. São Paulo: Ática, 1986. 
NASCIMENTO, A. O Negro Revoltado. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 
1968. 
 
ROSEMBERG, F. Raça e desigualdade educacional no Brasil. In: AQUINO, J. G. 
(Org.). Diferenças e Preconceito na Escola – alternativas teóricas e práticas. São 
Paulo; Summus, 1998. 
 
SCHUCMAN, L. V. Entre o "Encardido", o "Branco" e o "Branquíssimo": Raça, 
hierarquia e poder na construção da branquitude paulistana. 2012. 160 f. Tese 
(Doutorado) - Curso de Psicologia, Programa de Pós-graduação em Psicologia: área 
de Concentração: Psicologia Social, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 
 
THEODORO, M. (Org.). As Políticas Públicas e a Desigualdade Racial no Brasil: 
120 anos após a abolição. Brasília: Ipea, 2008. 
 
 


